
1 
 

Opdat u volmaakt en volkomen zult zijn 
Serie over de Jakobusbrief, #2 

Yanna Van de Poll 

Leerdienst 14 september 2025 

Protestantse gemeeente De Ontmoeting, Almelo 

 

_____________________________________________________________________ 

Vanavond staat opnieuw de brief van Jakobus centraal. Deze keer staan we stil bij 

Jakobus 1:1-6. Laten we dit gedeelte samen lezen 

In vers 4 schrijft Jakobus: Opdat u volmaakt en volkomen zult zijn. Het is alsof we 

Jezus horen spreken die in zijn Bergrede eveneens heeft gezegd: “Weest volmaakt 

zoals jullie hemelse Vader volmaakt is” (Matteüs 5:48). 

Uit dit vers is mijn thema voor deze avonddienst gehaald: opdat we volmaakt en 

volkomen zullen zijn, oftewel opdat we een volwassen christen zullen zijn.  

Wij kennen de Heer misschien al heel lang, maar hoe staat het met onze rijpheid, hoe 

staat het met onze volwassenheid, onze volkomenheid? 

En wat bedoelt Jakobus met deze aanbeveling om een volmaakte of een volwassen 

christen te zijn? Jakobus geeft ons vele aspecten van een volwassen christen in zijn 

brief, maar vanavond staan we alleen maar stil bij deze paar verzen die we net 

gelezen hebben. 

Maar eerst de vraag: wie is Jakobus? 

 

Wie is Jakobus? 

In de Bijbel komen we verschillende mannen tegen die de naam Jakobus dragen. Is hij 

een van twee discipelen die deze naam droegen: Jakobus, zoon van Zebedeüs en 

broer van Johannes? Of Jakobus, de zoon van Alfeüs? Of – derde mogelijkheid – is hij 

wellicht Jakobus, de broer van Jezus? 

De meeste commentatoren zijn het erover eens dat de schrijver van deze brief 

inderdaad de broer van Jezus is. 

Als hij de broer van Jezus is, dan geloofde hij in het begin van de bediening van Jezus 

op aarde helemaal niet in Hem. Johannes merkt in zijn evangelie op over hem en zijn 

broers: “Want zijn broers geloofden niet in Hem” (Johannes 7:5).  

Zijn broers geloofden niet in Hem. Zij dachten dat hij niet wijs was geworden, dat hij 

zijn zinnen had verloren. Ze wilden hem tot de orde roepen. 

Maar later werd Jakobus is een discipel van Jezus geworden. 

Van een man die de spot dreef met zijn broer Jezus, werd hij zijn discipel. Van een 

trotse man werd hij een dienaar van Jezus. 

Dat blijkt uit de manier waarop Jakobus zichzelf aan het begin van zijn brief 

voorstelde: als een dienaar van God en van de Here Jezus Christus. Het Grieks is nog 

sterker: hij presenteert zichzelf als slaaf. Een slaaf had destijds geen enkele rechten, 



2 
 

een slaaf was volledig afhankelijk van zijn meester en onderworpen aan een absolute 

gehoorzaamheid. Zo ziet Jakobus zichzelf, volkomen afhankelijk van Jezus.  

De Heer vormde Jakobus tot een volwassen man in het geloof, een man met veel 

wijsheid. Daar getuigt hoofdstuk 15 van Handelingen van. We vinden hem daar terug 

aan het hoofd van de gemeente in Jeruzalem, tijdens een uitzonderlijke vergadering 

waarbij zijn wijsheid en volwassenheid opvallen. Hij is een steunpilaar van de kerk in 

Jeruzalem geworden. Daarom kan hij in zijn brief zijn medebroeders en -zusters maar 

ook ons aansporen om ‘volmaakt en volkomen’ te zijn. Laten we eens in de tekst 

duiken om te zien wat hij daarmee bedoelt. 

 

Een volmaakte mens 

Wanneer Jakobus spreekt over een volmaakt mens, spreekt hij niet over een mens 

zonder zonde, maar over een volwassen man of vrouw in het geloof, een evenwichtig 

mens. Volmaakt impliceert een volheid van christelijke deugden. 

God wil niet alleen dat alle mensen gered worden. Hij wil ook dat ze deelnemen aan 

zijn doel: volwassen worden, volmaakt zijn. 

De brief van Jakobus vormt een logisch vervolg op de brief aan de Hebreeën, omdat 

één van de hoofdthema's van Hebreeën de geestelijke volwassenheid is. Dit thema 

van volwassenheid komt in die brief minstens dertien keer voor. Het sleutelvers staat 

is Hebreeën 6:1: “laten wij streven naar volmaaktheid”.  

Streven naar volmaaktheid, dat wil zeggen, streven naar geestelijke volwassenheid.  

Voor Jakobus doorloopt de groei naar volwassenheid een aantal stadia. 

Dat blijkt uit de perikoop die we zojuist hebben gelezen. In feite geeft Jakobus ons 

drie stappen die ons helpen in dit proces van volwassenheid.  

 

1 Beschouw het als enkel vreugde, mijn broeders, wanneer u in allerlei 

verzoekingen terechtkomt 

De eerste stap vinden we in vers 2: Beschouw het als enkel vreugde wanneer u in 

allerlei verzoekingen terechtkomt. De eerste stap is gelegen in het werkwoord 

overwegen, beschouwen. Jakobus roept ons op om beproevingen te beschouwen als 

een onderwerp van vreugde. In de context betekent beschouwen: evalueren, dat wil 

zeggen, verder kijken dan de beproeving, verder kijken dan de moeilijkheid of het 

lijden, zodat we ons zelfs kunnen verheugen. Verbazingwekkend, nietwaar? 

Beproevingen beschouwen als een reden tot vreugde.  

De apostel Paulus zegt hetzelfde in Romeinen 5:3: “Wij verheugen ons zelfs in onze 

nood.”  Het Griekse woord dat met nood is vertaald, verwijst naar alles wat ons onder 

druk kan zetten. Het wordt soms vertaald als ‘verdrukkingen’ of ‘beproevingen’. 

Zeggen dat we blij zouden moeten zijn met zoveel problemen en beproevingen is 

echter een verkeerde interpretatie. Paulus zegt: wij verheugen ons zelfs in onze nood. 

Hij zegt niet: wij verheugen ons over onze problemen en lijden. Ook zegt hij niet dat 



3 
 

we plezier moeten beleven aan ons verdriet of moeilijke omstandigheden. Dat zou 

een verkeerde interpretatie zijn.  

We lezen van Jezus dat hij erg bang was over zijn aanstaande dood aan het kruis toen 

Hij daarmee worstelde in de tuin van Getsémané.  Hij verheugde zich helemaal niet 

over zijn lijden. Hij bad zelfs of God die beker van Hem weg zou willen nemen. Maar 

God hielp Hem om verder te kijken dan zijn lijden, erover heen te kijken. In de 

Hebreeënbrief staat dat Jezus het kruis kon verdragen vanwege “de vreugde die Hem 

werd voorgesteld” (12:2). Jezus keek verder dan het lijden, Hij keek naar het doel van 

het lijden, naar het resultaat.  Hij verheugde zich bij voorbaat al over de overwinning 

op de dood en zijn terugkeer naar zijn Vader om voor eeuwig zijn glorie te delen. 

Het was dit perspectief dat Hem de diepe vreugde gaf om het lijden te ondergaan. 

 

Beproeving heeft twee kanten  

Het woord Grieks voor beproeving heeft twee kanten: het kan vertaald worden met 

beproeving of met verleiding, zoals gebeurd is in de verzen 12-15. Dit lijkt 

tegenstrijdig maar dat is het niet, want dezelfde situatie kan voor ons een beproeving 

zijn of een verleiding.  

Beproeving is positief, verleiding is negatief. God verleidt niemand, maar Hij stelt ons 

wel op de proef om ons te vormen. Zijn doel is positief. Verleiding heeft een negatief 

doel: ons te laten zondigen met als einddoel de dood. Verleiding komt voort uit 

begeerte, uit zonde zegt Jakobus.  

Let op: de verleiding op zich is nog geen zonde, daarom mogen we bidden: Heer leid 

ons niet in verzoeking (zelfde woord). God laat moeilijkheden en beproevingen toe 

waardoor wij verleid zouden kunnen worden om opstandig te worden, om te 

zondigen, om boos op God te worden en verbitterd te worden zodat we Hem zelfs de 

rug toekeren. Daarom benadrukt Jakobus de beproevingen te beschouwen als een 

onderwerp van vreugde. Verder kijken dan onze beproevingen helpt ons om de 

beproevingen te verdragen, omdat ze ons zuiveren zodat we zonder vlek of rimpel 

voor God kunnen verschijnen (Efeziërs 5:27). 

Job kan ons hierin helpen. Te midden van zijn onheil zei hij: “Als God mij op de proef 

heeft gesteld, zal ik er zuiver als goud uit tevoorschijn komen” (Job 23:10). 

Beproevingen zuiveren ons zodat we voorbereid worden op de ontmoeting met God. 

Het is gemakkelijker om lijden te verdragen als je weet dat het een doel dient en dat 

het niet tevergeefs is. Door verder te kijken dan onze beproevingen kunnen we een 

andere houding tegenover onze beproevingen aannemen. Dat is een keuze die we 

kunnen maken. Een opdracht zelfs, want het werkwoord staat in de gebiedende wijs: 

beschouw uw beproevingen. Het is een keuze, een keuze die afhangt af van onze wil.  

 

De laatste menselijke vrijheid 



4 
 

Om dit te illustreren stuitte ik op een waargebeurd verhaal dat zich afspeelde tijdens 

de Tweede Wereldoorlog. 

Het gaat over Victor Frankl, een Oostenrijkse professor in neurologie en psychiatrie, 

geboren in Wenen in 1905. Hij is de bedenker van een nieuwe therapie, die hij 

logotherapie noemde. Hij was een van de vele Joden die tot de concentratiekampen 

van Dachau waren veroordeeld. Terwijl hij in het kamp zat, ontnamen de bewakers 

hem alles. Ze beroofden hem van zijn identiteit, zijn vrouw, zijn familie, zijn kleren en 

zelfs zijn trouwring. Maar één ding konden ze hem niet afnemen: zijn vrijheid van 

denken, zijn gevoelsleven en zijn wil.  

Ik citeer uit zijn autobiografie: “De laatste menselijke vrijheid is het vermogen om je 

houding te kiezen in het licht van bepaalde omstandigheden”.  

Deze vrijheid hielp hem om weerstand te kunnen bieden aan de verschrikkingen in 

het kamp en verder te kijken dan zijn lijden. Hij kwam tot deze ontdekking omdat hij 

in het kamp met verbazing zag dat de meest robuuste, de meest actieve, de meest 

sterken als eersten stierven, terwijl degenen die het zwakst leken te zijn zich veel 

langer konden verzetten. Dat intrigeerde hem. Hij wilde weten wat hun geheim was 

en hij ontdekte het volgende:  

Ik citeer nogmaals uit zijn biografie: “Geconfronteerd met het absurde hadden de 

meest kwetsbaren een innerlijk leven ontwikkeld dat hen de ruimte gaf om hoop te 

behouden. »  

Wat Frankl ontdekte, beschrijft Jakobus in zijn brief: verder kijken dan de 

omstandigheden, een sterk innerlijk leven met God ontwikkelen, het lijden 

beschouwen als een instrument dat onze relatie met God versterkt en ons daardoor 

ondanks de moeilijkheden vreugde schenkt.  Als alles goed gaat, denken we daar niet 

over na. Maar als alles misgaat, als we beproevingen en lijden meemaken, als we met 

een ernstige ziekte geconfronteerd worden of een gemis, dan kunnen we beginnen te 

twijfelen en te wankelen. Daarom spoort Jakobus ons aan om een stapje terug te 

doen en na te denken over onze houding, deze te beschouwen. 

 

2. Weten dat de beproevingen tot standvastigheid leidt (1:3) 

De tweede stap die Jakobus aanwijst, gaat nog verder.  

Deze vinden we in vers 3: Weten dat de beproevingen tot standvastigheid leidt met 

het accent op het werkwoord weten. Weten dat het beproeven van je geloof geduld 

voortbrengt.  

Paulus gebruikt dezelfde woorden in zijn brief aan Romeinen 5:3 en 4: „Wij 

verheugen ons zelfs in onze moeilijkheden, omdat wij weten dat moeilijkheden geduld 

voortbrengen.”  

 

Eerlijk gezegd: zodra we te maken hebben met beproevingen, weten wij dan dat de 

beproevingen geduld in ons bewerken? Zijn wij daarvan overtuigd? Weten wij dat 



5 
 

lijden ons helpt geduldiger te worden? Als we naar onszelf kijken, kunnen we dan 

zeggen dat we geduldiger zijn geworden nadat we beproevingen hebben doorstaan? 

Het is waar dat beproevingen ons kunnen zuiveren, beproevingen kunnen ons helpen 

om verder te kijken dan de omstandigheden, maar weten we dat beproevingen 

geduld in ons voortbrengen, dat de vrucht van lijden geduld is? Zijn we daarvan 

doordrongen?   

Voor Jakobus en Paulus is geduld heel belangrijk.  

Waarom? Waarom spoort de bijbel ons aan om geduld te hebben? 

De bijbel spoort ons aan om geduld te hebben, omdat God geduldig is. God is 

oneindig geduldig.  Maar vooral, omdat Gods Woord ons daartoe aanspoort: “Wees 

daarom geduldig, broeders, tot de komst van de Heer” (Jakobus 5:7). 

De mannen met geloof in de Bijbel toonden allemaal veel geduld. Abraham heeft 25 

jaar geduldig gewacht op de geboorte van zijn zoon Izaak. Mozes heeft veertig jaar in 

de woestijn gewacht voordat hij nog eens veertig jaar in dezelfde woestijn doorbracht 

met het volk Israël. Wat een geduld! Geloof me, Mozes heeft dit geduld door vele 

beproevingen moeten leren.  

 

Bidden om geduld 

Ik moet denken aan een verhaal van een jonge christen. Op een mooie ochtend 

benaderde hij zijn voorganger om hem te vragen voor hem te bidden. Want hij was 

een opvliegende jonge man en door zijn opvliegendheid raakte hij veel vrienden 

kwijt. Kortom, het ontbrak hem aan geduld. De voorganger stelde voor om samen 

ervoor te bidden. Een gebed die de jonge man verbaasde, want in zijn gebed bad de 

voorganger:  

 Heer, stuur naar deze jongeman beproevingen in de ochtend 

Heer, stuur naar deze jongeman beproevingen op de middag 

 Heer, stuur naar deze jongeman beproevingen in de…. 

Hij kwam niet verder met zijn gebed want de jongeman onderbrak hem: “Sorry 

dominee, ik vroeg niet om beproevingen, maar om geduld.”  

“Inderdaad,” antwoordde de predikant, “maar het zijn de beproevingen die geduld 

voortbrengen. Als je geduld wilt hebben, moet je beproevingen leren doorstaan. 

De enige manier waarop God geduld in ons kan ontwikkelen, is door beproevingen in 

ons leven toe te staan.”  

Een ander woord dat nog beter uitdrukt wat Jakobus bedoelde met geduld is 

uithoudingsvermogen. In dit woord schuilt een tijdsbegrip, volhouden in de tijd, 

uithouden. Uithoudingsvermogen openbaart zich in de loop van de tijd. 

Uithoudingsvermogen kun je niet leren door een veel boeken te lezen. Of door het 

bijwonen van Bijbelstudies of veel conferenties. Helaas, we zullen moeilijkheden in 

het leven onder ogen moeten zien en erop moeten vertrouwen dat God geduld in ons 

zal voortbrengen. 



6 
 

Soms lijken we net op een klein meisje dat op een dag een vlinder tegenkwam die uit 

zijn cocon wilde kruipen en die daar veel moeite mee had.  Het meisje kreeg 

medelijden en nam de cocon in haar handen om beter te kijken naar de worsteling 

van de toekomstige vlinder die zich uit zijn gevangenis wilde bevrijden. Ze zag hem 

vechten tegen de wanden van de cocon. En ze dacht, och wat zielig toch en opeens 

kreeg ze een idee. Ze ging snel naar huis en zocht een schaar en opende de cocon 

zodat de vlinder moeiteloos kon ontsnappen. 

Maar……helaas, dit was fataal voor de vlinder. In plaats van vrolijk weg te vliegen, 

zoals het meisje had gehoopt, bleef de vlinder daar, niet in staat zijn vleugels uit te 

spreiden of zich zelfs maar recht te trekken. De bewegingen die hij maakte om zich uit 

de cocon te bevrijden, waren namelijk essentieel voor hem om hem in staat te stellen 

zijn spieren van zijn vleugels te versterken. 

 

Voor ons is het hetzelfde. Moeilijkheden dienen om ons sterk te maken, ze zorgen 

ervoor dat we uithoudingsvermogen krijgen, het vermogen om ondanks de 

moeilijkheden rechtop te blijven staan.  

Als laatste geeft Jakobus ons nog een derde aanwijzing, die staat in vers 4: laat die 

volharding ook volledig mogen doorwerken. 

 

3. De Heer zijn werk laten doen 

Hoe laten we die volharding volledig doorwerken in ons leven? Door de Heer zijn 

werk in ons te laten doen, door Hem te vertrouwen dat Hij tot zijn doel komt met 

ons.  God bewerkt de volharding in ons als we Hem toestaan om Zijn werk in ons te 

laten doen.  Hij vraagt alleen van ons om Hem die ruimte te geven zodat de 

volharding volledig kan doorwerken in ons leven. Een voorbeeld is het elven van 

Jozef. God heeft 13 jaar lang in Jozefs leven gewerkt en hem door verschillende 

beproevingen heen laten gaan voordat hij geschikt was om een belangrijke positie in 

Egypte op zich te nemen. Een ander voorbeeld is Mozes. Mozes heeft veertig jaar 

lang nodig gehad voordat hij klaar was voor zijn taak als leider van het volk Israël.  Hij 

heeft geduld geleerd. De vrucht van geduld berust op niets anders dan nederigheid. 

In Numeri 12:3 lezen we deze getuigenis over Mozes: “Doch Mozes was zeer 

zachtmoedig, meer dan alle mensen, die op den aardbodem waren.” 

Hoe nederig zijn we om God zijn werk in ons te laten doen. Hoe meer we toestaan 

dat de Heer Zijn werk in ons volbrengt, hoe nederiger we zullen worden. Dat zien we 

in het leven van Mozes.  

 

God kan ons karakter niet vormen als we niet meewerken.  Als wij Hem weerstaan, 

zal Hij ertoe worden gebracht ons te corrigeren zoals een vader zijn zoon corrigeert. 

Maar als wij ons vrijwillig aan Hem onderwerpen, zal Hij Zijn werk in ons kunnen 



7 
 

volbrengen. Want God is niet tevreden met halfslachtig werk. Hij wil een volkomen, 

een volmaakt werk in ons doen.  

Dit vraagt om een houding van geduld, nederigheid en vertrouwen.  

 

Op voorwaarde van niet spreken 

Dit wil ik graag illustreren met een voorbeeld van een zendeling die zich geroepen 

voelde om zich in het hart van de bush te vestigen. Hij voelde zich geroepen om het 

evangelie te brengen aan een stam die altijd zendelingen had verjaagd of vermoord. 

Een gevaarlijke situatie, toch voelde hij zich geroepen door God. Zijn 

zendingsorganisatie drukt hem op het hart dat hij erheen kon gaan, op voorwaarde 

dat hij nooit één woord zei over zijn geloof in Jezus om te voorkomen dat ze weer een 

zendeling verloren. Deze voorwaarde van de zendingsorganisatie was voor hem heel 

moeilijk te aanvaarden.  

Na even nadenken was hij er zeker van dat hij daar toch heen moest gaan ondanks de 

beperking. En hij ging onder hen wonen. Omdat het hem verboden was het evangelie 

te verkondigen, deed hij dit met daden. Jarenlang leefde hij bij deze stam. Hij 

verleende zoveel mogelijk hulp aan degenen die het nodig hadden. Hij verbond de 

gewonden en bad in stilte voor de zieken.  

Na een tijdje begon de stam deze houding van dienstbaarheid te waarderen. Ze 

aarzelden niet langer om hem om hulp te vragen. Hij had zijn plaats verdiend, maar 

hij kon nog steeds niets over Jezus vertellen. Gelukkig verloor hij de moed niet en bad 

elke dag voor deze mensen. Hij had geleerd geduldig te zijn en God zijn werk te laten 

doen. Hij leefde in volkomen afhankelijkheid van God. Uiteindelijk stierf hij zonder de 

vreugde te hebben gekend het evangelie met die stam te delen.  

Enige tijd later arriveerden andere zendelingen in deze stam en begonnen wel 

openlijk over Jezus en zijn leven te praten. Tot hun grote verbazing toonde de stam 

geen enkele vijandigheid. Integendeel, de mensen zeiden tegen hem: “de man waar 

je het over hebt, hebben wij gekend. Hij heeft vele jaren onder ons gewoond, maar is 

gestorven. Zijn graf ligt bij ons, niet ver hier vandaan.”  

Het geduld van deze eerste zendeling begon vruchten af te werpen. Want in die eens 

zo vijandelijke stam kwamen er velen tot geloof, er was zelfs sprake van een 

opwekking. Wat een voorbeeld van deze moedige zendeling die door zijn nederige 

houding leerde de Heer zijn gang te laten gaan, zodat Zijn werk volbracht kon worden 

en niet het zijne. 

 

Tot slot.  

Jakobus geeft ons drie stappen naar de volwassenheid:  

- beschouwen,  

- weten, en  

- de Heer zijn werk laten doen.  



8 
 

Deze drie stappen samen vormen de wijsheid waar Jakobus in vers 5 over schrijft en 

die we allemaal nodig hebben.  

Want waarom hebben we wijsheid nodig als we beproevingen ervaren? Meestal 

vragen we om kracht, genade of zelfs verlossing toch? Welnu, we hebben wijsheid 

nodig om de kans die God ons biedt tijdens de beproevingen om te groeien naar 

volwassenheid niet te missen. Wijsheid helpt ons te begrijpen hoe de Heer onze 

moeilijke situatie tot Zijn glorie kan gebruiken door ons te vormen naar zijn Beeld. 

Jakobus nodigt ons niet alleen uit om wijsheid te vragen, maar hij beschrijft ook hoe 

we erom moeten vragen: met geloof, met vertrouwen.  

We mogen God in geloof om wijsheid vragen, want er staat immers geschreven dat 

Hij ons wijsheid geeft zonder verwijt. 

 

Moge de Heer ons helpen deze drie principes in praktijk te brengen en de wijsheid te 

verwerven die ons naar de geestelijke volwassenheid leidt. Om ons in dit werk aan te 

moedigen, wil ik graag eindigen met een vers uit de brief aan de Hebreeën. 

“Welnu dan, laten ook wij, nu wij door zo'n menigte van getuigen omringd worden, 

alle last en de zonde afleggen, die ons zo gemakkelijk verstrikt en laten wij met 

volharding de wedloop lopen die voor ons ligt, terwijl wij het oog gericht houden op 

Jezus, de Leidsman en Voleinder van het geloof” (12:1). 

Moge de Heer ons zegenen door Zijn Woord uit Jakobus. Amen 


