Opdat u volmaakt en volkomen zult zijn
Serie over de Jakobusbrief, #2

Yanna Van de Poll

Leerdienst 14 september 2025
Protestantse gemeeente De Ontmoeting, Almelo

Vanavond staat opnieuw de brief van Jakobus centraal. Deze keer staan we stil bij
Jakobus 1:1-6. Laten we dit gedeelte samen lezen

In vers 4 schrijft Jakobus: Opdat u volmaakt en volkomen zult zijn. Het is alsof we
Jezus horen spreken die in zijn Bergrede eveneens heeft gezegd: “Weest volmaakt
zoals jullie hemelse Vader volmaakt is” (Mattels 5:48).

Uit dit vers is mijn thema voor deze avonddienst gehaald: opdat we volmaakt en
volkomen zullen zijn, oftewel opdat we een volwassen christen zullen zijn.

Wij kennen de Heer misschien al heel lang, maar hoe staat het met onze rijpheid, hoe
staat het met onze volwassenheid, onze volkomenheid?

En wat bedoelt Jakobus met deze aanbeveling om een volmaakte of een volwassen
christen te zijn? Jakobus geeft ons vele aspecten van een volwassen christen in zijn
brief, maar vanavond staan we alleen maar stil bij deze paar verzen die we net
gelezen hebben.

Maar eerst de vraag: wie is Jakobus?

Wie is Jakobus?

In de Bijbel komen we verschillende mannen tegen die de naam Jakobus dragen. Is hij
een van twee discipelen die deze naam droegen: Jakobus, zoon van Zebedels en
broer van Johannes? Of Jakobus, de zoon van Alfels? Of — derde mogelijkheid — is hij
wellicht Jakobus, de broer van Jezus?

De meeste commentatoren zijn het erover eens dat de schrijver van deze brief
inderdaad de broer van Jezus is.

Als hij de broer van Jezus is, dan geloofde hij in het begin van de bediening van Jezus
op aarde helemaal niet in Hem. Johannes merkt in zijn evangelie op over hem en zijn
broers: “Want zijn broers geloofden niet in Hem” (Johannes 7:5).

Zijn broers geloofden niet in Hem. Zij dachten dat hij niet wijs was geworden, dat hij
zijn zinnen had verloren. Ze wilden hem tot de orde roepen.

Maar later werd Jakobus is een discipel van Jezus geworden.

Van een man die de spot dreef met zijn broer Jezus, werd hij zijn discipel. Van een
trotse man werd hij een dienaar van Jezus.

Dat blijkt uit de manier waarop Jakobus zichzelf aan het begin van zijn brief
voorstelde: als een dienaar van God en van de Here Jezus Christus. Het Grieks is nog
sterker: hij presenteert zichzelf als slaaf. Een slaaf had destijds geen enkele rechten,



2

een slaaf was volledig afhankelijk van zijn meester en onderworpen aan een absolute
gehoorzaamheid. Zo ziet Jakobus zichzelf, volkomen afhankelijk van Jezus.

De Heer vormde Jakobus tot een volwassen man in het geloof, een man met veel
wijsheid. Daar getuigt hoofdstuk 15 van Handelingen van. We vinden hem daar terug
aan het hoofd van de gemeente in Jeruzalem, tijdens een uitzonderlijke vergadering
waarbij zijn wijsheid en volwassenheid opvallen. Hij is een steunpilaar van de kerk in
Jeruzalem geworden. Daarom kan hij in zijn brief zijn medebroeders en -zusters maar
ook ons aansporen om ‘volmaakt en volkomen’ te zijn. Laten we eens in de tekst
duiken om te zien wat hij daarmee bedoelt.

Een volmaakte mens

Wanneer Jakobus spreekt over een volmaakt mens, spreekt hij niet over een mens
zonder zonde, maar over een volwassen man of vrouw in het geloof, een evenwichtig
mens. Volmaakt impliceert een volheid van christelijke deugden.

God wil niet alleen dat alle mensen gered worden. Hij wil ook dat ze deelnemen aan
zijn doel: volwassen worden, volmaakt zijn.

De brief van Jakobus vormt een logisch vervolg op de brief aan de Hebreeén, omdat
één van de hoofdthema's van Hebreeén de geestelijke volwassenheid is. Dit thema
van volwassenheid komt in die brief minstens dertien keer voor. Het sleutelvers staat
is Hebreeén 6:1: “laten wij streven naar volmaaktheid”.

Streven naar volmaaktheid, dat wil zeggen, streven naar geestelijke volwassenheid.
Voor Jakobus doorloopt de groei naar volwassenheid een aantal stadia.

Dat blijkt uit de perikoop die we zojuist hebben gelezen. In feite geeft Jakobus ons
drie stappen die ons helpen in dit proces van volwassenheid.

1 Beschouw het als enkel vreugde, mijn broeders, wanneer u in allerlei
verzoekingen terechtkomt

De eerste stap vinden we in vers 2: Beschouw het als enkel vreugde wanneer u in
allerlei verzoekingen terechtkomt. De eerste stap is gelegen in het werkwoord
overwegen, beschouwen. Jakobus roept ons op om beproevingen te beschouwen als
een onderwerp van vreugde. In de context betekent beschouwen: evalueren, dat wil
zeggen, verder kijken dan de beproeving, verder kijken dan de moeilijkheid of het
lijden, zodat we ons zelfs kunnen verheugen. Verbazingwekkend, nietwaar?
Beproevingen beschouwen als een reden tot vreugde.

De apostel Paulus zegt hetzelfde in Romeinen 5:3: “Wij verheugen ons zelfs in onze
nood.” Het Griekse woord dat met nood is vertaald, verwijst naar alles wat ons onder
druk kan zetten. Het wordt soms vertaald als ‘verdrukkingen’ of ‘beproevingen’.
Zeggen dat we blij zouden moeten zijn met zoveel problemen en beproevingen is
echter een verkeerde interpretatie. Paulus zegt: wij verheugen ons zelfs in onze nood.
Hij zegt niet: wij verheugen ons over onze problemen en lijden. Ook zegt hij niet dat



we plezier moeten beleven aan ons verdriet of moeilijke omstandigheden. Dat zou
een verkeerde interpretatie zijn.

We lezen van Jezus dat hij erg bang was over zijn aanstaande dood aan het kruis toen
Hij daarmee worstelde in de tuin van Getsémané. Hij verheugde zich helemaal niet
over zijn lijden. Hij bad zelfs of God die beker van Hem weg zou willen nemen. Maar
God hielp Hem om verder te kijken dan zijn lijden, erover heen te kijken. In de
Hebreeénbrief staat dat Jezus het kruis kon verdragen vanwege “de vreugde die Hem
werd voorgesteld” (12:2). Jezus keek verder dan het lijden, Hij keek naar het doel van
het lijden, naar het resultaat. Hij verheugde zich bij voorbaat al over de overwinning
op de dood en zijn terugkeer naar zijn Vader om voor eeuwig zijn glorie te delen.

Het was dit perspectief dat Hem de diepe vreugde gaf om het lijden te ondergaan.

Beproeving heeft twee kanten

Het woord Grieks voor beproeving heeft twee kanten: het kan vertaald worden met
beproeving of met verleiding, zoals gebeurd is in de verzen 12-15. Dit lijkt
tegenstrijdig maar dat is het niet, want dezelfde situatie kan voor ons een beproeving
zijn of een verleiding.

Beproeving is positief, verleiding is negatief. God verleidt niemand, maar Hij stelt ons
wel op de proef om ons te vormen. Zijn doel is positief. Verleiding heeft een negatief
doel: ons te laten zondigen met als einddoel de dood. Verleiding komt voort uit
begeerte, uit zonde zegt Jakobus.

Let op: de verleiding op zich is nog geen zonde, daarom mogen we bidden: Heer leid
ons niet in verzoeking (zelfde woord). God laat moeilijkheden en beproevingen toe
waardoor wij verleid zouden kunnen worden om opstandig te worden, om te
zondigen, om boos op God te worden en verbitterd te worden zodat we Hem zelfs de
rug toekeren. Daarom benadrukt Jakobus de beproevingen te beschouwen als een
onderwerp van vreugde. Verder kijken dan onze beproevingen helpt ons om de
beproevingen te verdragen, omdat ze ons zuiveren zodat we zonder vlek of rimpel
voor God kunnen verschijnen (Efeziérs 5:27).

Job kan ons hierin helpen. Te midden van zijn onheil zei hij: “Als God mij op de proef
heeft gesteld, zal ik er zuiver als goud uit tevoorschijn komen” (Job 23:10).
Beproevingen zuiveren ons zodat we voorbereid worden op de ontmoeting met God.
Het is gemakkelijker om lijden te verdragen als je weet dat het een doel dient en dat
het niet tevergeefs is. Door verder te kijken dan onze beproevingen kunnen we een
andere houding tegenover onze beproevingen aannemen. Dat is een keuze die we
kunnen maken. Een opdracht zelfs, want het werkwoord staat in de gebiedende wijs:
beschouw uw beproevingen. Het is een keuze, een keuze die afhangt af van onze wil.

De laatste menselijke vrijheid



Om dit te illustreren stuitte ik op een waargebeurd verhaal dat zich afspeelde tijdens
de Tweede Wereldoorlog.

Het gaat over Victor Frankl, een Oostenrijkse professor in neurologie en psychiatrie,
geboren in Wenen in 1905. Hij is de bedenker van een nieuwe therapie, die hij
logotherapie noemde. Hij was een van de vele Joden die tot de concentratiekampen
van Dachau waren veroordeeld. Terwijl hij in het kamp zat, ontnamen de bewakers
hem alles. Ze beroofden hem van zijn identiteit, zijn vrouw, zijn familie, zijn kleren en
zelfs zijn trouwring. Maar één ding konden ze hem niet afnemen: zijn vrijheid van
denken, zijn gevoelsleven en zijn wil.

Ik citeer uit zijn autobiografie: “De laatste menselijke vrijheid is het vermogen om je
houding te kiezen in het licht van bepaalde omstandigheden”.

Deze vrijheid hielp hem om weerstand te kunnen bieden aan de verschrikkingen in
het kamp en verder te kijken dan zijn lijden. Hij kwam tot deze ontdekking omdat hij
in het kamp met verbazing zag dat de meest robuuste, de meest actieve, de meest
sterken als eersten stierven, terwijl degenen die het zwakst leken te zijn zich veel
langer konden verzetten. Dat intrigeerde hem. Hij wilde weten wat hun geheim was
en hij ontdekte het volgende:

Ik citeer nogmaals uit zijn biografie: “Geconfronteerd met het absurde hadden de
meest kwetsbaren een innerlijk leven ontwikkeld dat hen de ruimte gaf om hoop te
behouden. »

Wat Frankl ontdekte, beschrijft Jakobus in zijn brief: verder kijken dan de
omstandigheden, een sterk innerlijk leven met God ontwikkelen, het lijden
beschouwen als een instrument dat onze relatie met God versterkt en ons daardoor
ondanks de moeilijkheden vreugde schenkt. Als alles goed gaat, denken we daar niet
over na. Maar als alles misgaat, als we beproevingen en lijden meemaken, als we met
een ernstige ziekte geconfronteerd worden of een gemis, dan kunnen we beginnen te
twijfelen en te wankelen. Daarom spoort Jakobus ons aan om een stapje terug te
doen en na te denken over onze houding, deze te beschouwen.

2. Weten dat de beproevingen tot standvastigheid leidt (1:3)

De tweede stap die Jakobus aanwijst, gaat nog verder.

Deze vinden we in vers 3: Weten dat de beproevingen tot standvastigheid leidt met
het accent op het werkwoord weten. Weten dat het beproeven van je geloof geduld
voortbrengt.

Paulus gebruikt dezelfde woorden in zijn brief aan Romeinen 5:3 en 4: , Wij
verheugen ons zelfs in onze moeilijkheden, omdat wij weten dat moeilijkheden geduld
voortbrengen.”

Eerlijk gezegd: zodra we te maken hebben met beproevingen, weten wij dan dat de
beproevingen geduld in ons bewerken? Zijn wij daarvan overtuigd? Weten wij dat



lijden ons helpt geduldiger te worden? Als we naar onszelf kijken, kunnen we dan
zeggen dat we geduldiger zijn geworden nadat we beproevingen hebben doorstaan?
Het is waar dat beproevingen ons kunnen zuiveren, beproevingen kunnen ons helpen
om verder te kijken dan de omstandigheden, maar weten we dat beproevingen
geduld in ons voortbrengen, dat de vrucht van lijden geduld is? Zijn we daarvan
doordrongen?

Voor Jakobus en Paulus is geduld heel belangrijk.

Waarom? Waarom spoort de bijbel ons aan om geduld te hebben?

De bijbel spoort ons aan om geduld te hebben, omdat God geduldig is. God is
oneindig geduldig. Maar vooral, omdat Gods Woord ons daartoe aanspoort: “Wees
daarom geduldig, broeders, tot de komst van de Heer” (Jakobus 5:7).

De mannen met geloof in de Bijbel toonden allemaal veel geduld. Abraham heeft 25
jaar geduldig gewacht op de geboorte van zijn zoon Izaak. Mozes heeft veertig jaar in
de woestijn gewacht voordat hij nog eens veertig jaar in dezelfde woestijn doorbracht
met het volk Israél. Wat een geduld! Geloof me, Mozes heeft dit geduld door vele
beproevingen moeten leren.

Bidden om geduld
Ik moet denken aan een verhaal van een jonge christen. Op een mooie ochtend
benaderde hij zijn voorganger om hem te vragen voor hem te bidden. Want hij was
een opvliegende jonge man en door zijn opvliegendheid raakte hij veel vrienden
kwijt. Kortom, het ontbrak hem aan geduld. De voorganger stelde voor om samen
ervoor te bidden. Een gebed die de jonge man verbaasde, want in zijn gebed bad de
voorganger:

Heer, stuur naar deze jongeman beproevingen in de ochtend

Heer, stuur naar deze jongeman beproevingen op de middag

Heer, stuur naar deze jongeman beproevingen in de....
Hij kwam niet verder met zijn gebed want de jongeman onderbrak hem: “Sorry
dominee, ik vroeg niet om beproevingen, maar om geduld.”
“Inderdaad,” antwoordde de predikant, “maar het zijn de beproevingen die geduld
voortbrengen. Als je geduld wilt hebben, moet je beproevingen leren doorstaan.
De enige manier waarop God geduld in ons kan ontwikkelen, is door beproevingen in
ons leven toe te staan.”
Een ander woord dat nog beter uitdrukt wat Jakobus bedoelde met geduld is
uithoudingsvermogen. In dit woord schuilt een tijdsbegrip, volhouden in de tijd,
uithouden. Uithoudingsvermogen openbaart zich in de loop van de tijd.
Uithoudingsvermogen kun je niet leren door een veel boeken te lezen. Of door het
bijwonen van Bijbelstudies of veel conferenties. Helaas, we zullen moeilijkheden in
het leven onder ogen moeten zien en erop moeten vertrouwen dat God geduld in ons
zal voortbrengen.



Soms lijken we net op een klein meisje dat op een dag een vlinder tegenkwam die uit
zijn cocon wilde kruipen en die daar veel moeite mee had. Het meisje kreeg
medelijden en nam de cocon in haar handen om beter te kijken naar de worsteling
van de toekomstige vlinder die zich uit zijn gevangenis wilde bevrijden. Ze zag hem
vechten tegen de wanden van de cocon. En ze dacht, och wat zielig toch en opeens
kreeg ze een idee. Ze ging snel naar huis en zocht een schaar en opende de cocon
zodat de vlinder moeiteloos kon ontsnappen.

Maar......helaas, dit was fataal voor de vlinder. In plaats van vrolijk weg te vliegen,
zoals het meisje had gehoopt, bleef de vlinder daar, niet in staat zijn vleugels uit te
spreiden of zich zelfs maar recht te trekken. De bewegingen die hij maakte om zich uit
de cocon te bevrijden, waren namelijk essentieel voor hem om hem in staat te stellen
zijn spieren van zijn vleugels te versterken.

Voor ons is het hetzelfde. Moeilijkheden dienen om ons sterk te maken, ze zorgen
ervoor dat we uithoudingsvermogen krijgen, het vermogen om ondanks de
moeilijkheden rechtop te blijven staan.

Als laatste geeft Jakobus ons nog een derde aanwijzing, die staat in vers 4: laat die
volharding ook volledig mogen doorwerken.

3. De Heer zijn werk laten doen

Hoe laten we die volharding volledig doorwerken in ons leven? Door de Heer zijn
werk in ons te laten doen, door Hem te vertrouwen dat Hij tot zijn doel komt met
ons. God bewerkt de volharding in ons als we Hem toestaan om Zijn werk in ons te
laten doen. Hij vraagt alleen van ons om Hem die ruimte te geven zodat de
volharding volledig kan doorwerken in ons leven. Een voorbeeld is het elven van
Jozef. God heeft 13 jaar lang in Jozefs leven gewerkt en hem door verschillende
beproevingen heen laten gaan voordat hij geschikt was om een belangrijke positie in
Egypte op zich te nemen. Een ander voorbeeld is Mozes. Mozes heeft veertig jaar
lang nodig gehad voordat hij klaar was voor zijn taak als leider van het volk Israél. Hij
heeft geduld geleerd. De vrucht van geduld berust op niets anders dan nederigheid.
In Numeri 12:3 lezen we deze getuigenis over Mozes: “Doch Mozes was zeer
zachtmoedig, meer dan alle mensen, die op den aardbodem waren.”

Hoe nederig zijn we om God zijn werk in ons te laten doen. Hoe meer we toestaan
dat de Heer Zijn werk in ons volbrengt, hoe nederiger we zullen worden. Dat zien we
in het leven van Mozes.

God kan ons karakter niet vormen als we niet meewerken. Als wij Hem weerstaan,
zal Hij ertoe worden gebracht ons te corrigeren zoals een vader zijn zoon corrigeert.
Maar als wij ons vrijwillig aan Hem onderwerpen, zal Hij Zijn werk in ons kunnen



volbrengen. Want God is niet tevreden met halfslachtig werk. Hij wil een volkomen,
een volmaakt werk in ons doen.
Dit vraagt om een houding van geduld, nederigheid en vertrouwen.

Op voorwaarde van niet spreken

Dit wil ik graag illustreren met een voorbeeld van een zendeling die zich geroepen
voelde om zich in het hart van de bush te vestigen. Hij voelde zich geroepen om het
evangelie te brengen aan een stam die altijd zendelingen had verjaagd of vermoord.
Een gevaarlijke situatie, toch voelde hij zich geroepen door God. Zijn
zendingsorganisatie drukt hem op het hart dat hij erheen kon gaan, op voorwaarde
dat hij nooit één woord zei over zijn geloof in Jezus om te voorkomen dat ze weer een
zendeling verloren. Deze voorwaarde van de zendingsorganisatie was voor hem heel
moeilijk te aanvaarden.

Na even nadenken was hij er zeker van dat hij daar toch heen moest gaan ondanks de
beperking. En hij ging onder hen wonen. Omdat het hem verboden was het evangelie
te verkondigen, deed hij dit met daden. Jarenlang leefde hij bij deze stam. Hij
verleende zoveel mogelijk hulp aan degenen die het nodig hadden. Hij verbond de
gewonden en bad in stilte voor de zieken.

Na een tijdje begon de stam deze houding van dienstbaarheid te waarderen. Ze
aarzelden niet langer om hem om hulp te vragen. Hij had zijn plaats verdiend, maar
hij kon nog steeds niets over Jezus vertellen. Gelukkig verloor hij de moed niet en bad
elke dag voor deze mensen. Hij had geleerd geduldig te zijn en God zijn werk te laten
doen. Hij leefde in volkomen afhankelijkheid van God. Uiteindelijk stierf hij zonder de
vreugde te hebben gekend het evangelie met die stam te delen.

Enige tijd later arriveerden andere zendelingen in deze stam en begonnen wel
openlijk over Jezus en zijn leven te praten. Tot hun grote verbazing toonde de stam
geen enkele vijandigheid. Integendeel, de mensen zeiden tegen hem: “de man waar
je het over hebt, hebben wij gekend. Hij heeft vele jaren onder ons gewoond, maar is
gestorven. Zijn graf ligt bij ons, niet ver hier vandaan.”

Het geduld van deze eerste zendeling begon vruchten af te werpen. Want in die eens
zo vijandelijke stam kwamen er velen tot geloof, er was zelfs sprake van een
opwekking. Wat een voorbeeld van deze moedige zendeling die door zijn nederige
houding leerde de Heer zijn gang te laten gaan, zodat Zijn werk volbracht kon worden
en niet het zijne.

Tot slot.

Jakobus geeft ons drie stappen naar de volwassenheid:
- beschouwen,
- weten, en
- de Heer zijn werk laten doen.



Deze drie stappen samen vormen de wijsheid waar Jakobus in vers 5 over schrijft en
die we allemaal nodig hebben.

Want waarom hebben we wijsheid nodig als we beproevingen ervaren? Meestal
vragen we om kracht, genade of zelfs verlossing toch? Welnu, we hebben wijsheid
nodig om de kans die God ons biedt tijdens de beproevingen om te groeien naar
volwassenheid niet te missen. Wijsheid helpt ons te begrijpen hoe de Heer onze
moeilijke situatie tot Zijn glorie kan gebruiken door ons te vormen naar zijn Beeld.
Jakobus nodigt ons niet alleen uit om wijsheid te vragen, maar hij beschrijft ook hoe
we erom moeten vragen: met geloof, met vertrouwen.

We mogen God in geloof om wijsheid vragen, want er staat immers geschreven dat
Hij ons wijsheid geeft zonder verwijt.

Moge de Heer ons helpen deze drie principes in praktijk te brengen en de wijsheid te
verwerven die ons naar de geestelijke volwassenheid leidt. Om ons in dit werk aan te
moedigen, wil ik graag eindigen met een vers uit de brief aan de Hebreeén.

“Welnu dan, laten ook wij, nu wij door zo'n menigte van getuigen omringd worden,
alle last en de zonde afleggen, die ons zo gemakkelijk verstrikt en laten wij met
volharding de wedloop lopen die voor ons ligt, terwijl wij het oog gericht houden op
Jezus, de Leidsman en Voleinder van het geloof” (12:1).

Moge de Heer ons zegenen door Zijn Woord uit Jakobus. Amen



