
 

Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 
Evert Van de Poll 

Lezing tijdens de Conferentie van Stichting Steun Messiasbelijdende Joden, in Jeruzalem, 11-

13 November 2025.1 

 

Uitgangspunt, vraagstelling en opzet 

Het opgegeven onderwerp voor mijn lezing is de volgende vraagstelling:  

 

Wat betekent het gegeven dat er voor Jood en niet-Jood alleen verzoening is door Jezus 

Christus… voor de roeping van de gelovigen uit de volken ten opzichte van het Joodse volk in 

het algemeen en Joden in Israël in het bijzonder? 

 

Ik zal niet spreken over de roeping van christenen ten opzichte van Israël in haar 

algemeenheid, maar alleen over de roeping van niet-Joodse christenen met betrekking tot het 

feit dat er ook voor Joden alleen verzoening is door Jezus Christus.  

Mijn vraagstelling luidt: Zijn deze christenen geroepen het evangelie bekend te maken aan 

Joden, zowel in de Diaspora als in Israël, en hen op te roepen tot geloof en omkeer tot Jezus 

Christus? En zo ja, onder welke randvoorwaarden? 

Dit thema lijkt wel achterhaald, wanneer mijn kijkt naar de Rooms-katholieke en 

protestantse kerken. Daar is de ‘Joodse missie’ veelal vervangen door dialoog, het 

zogenaamde ‘getuigende gesprek’. In de evangelische wereld was er vroeger veel aandacht 

voor evangelisatie onder Joden. Deze is grotendeels weggeëbd en vervangen door praktische 

solidariteit. En in alle kerkelijke stromingen kwam er een omgekeerde beweging op gang, 

men wendde zich aandachtig tot de Joodse wortels van hun geloof. Een nieuw tijdperk van 

hartelijke Joods-christelijke verstandhouding leek daarmee aangebroken. Totdat de 

Messiaanse beweging van ‘Jezus als Messias belijdende Joden’ opkwam. Zij plaatst de 

communicatie van het evangelie aan Joden opnieuw op de agenda van de christelijke kerken. 

In deze lezing noem ik eerst de bezwaren die er in de kerken worden ingebracht tegen 

evangelisatie gericht op Joden. Wat houden zij in, en hoe gaan we daarmee om?  

Daarna zeg ik iets over de verbondenheid van christenen uit de volken met de 

Messiasbelijdende Joden en wat dat betekent voor onze vraagstelling? En zo kom ik dan bij 

het formuleren van een stellingname.  

Tenslotte noem ik een aantal theologische en praktische principes, die gelden als een kader 

voor niet-Joodse christenen die het evangelie aan Joden bekendmaken. 

A. Bezwaren en hoe we daarmee omgaan 

Om te beginnen, de bezwaren. Die worden van twee kanten geuit. De Joodse gemeenschap 

en haar religieuze leiders hebben grote bedenkingen tegen wat zij ‘missie onder de Joden’ 

noemen. Dat valt goed te begrijpen. Zij beschouwen dit namelijk als een bedreiging, niet 

alleen voor het jodendom maar ook voor het voortbestaan van het Joodse volk als zodanig, 

 
1 Deze lezing is een uitwerking van hoofdstuk 19 (‘Samen getuigen’) uit mijn boek, De messiaanse beweging en 

haar betekenis voor christenen (Putten, 2005), en van hoofdstuk 15 (‘Waarom is dit volk anders dan alle 

andere?’) uit mijn boek Door de wereld gaat het woord - actuele thema’s in de mondiale zending (Heerenveen, 

2013). 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

2 

want Joden die christen worden, gelden voor het jodendom niet langer als Jood. Bovendien 

was het eeuwenlang zo dat ze zich vergaand assimileren aan hun christelijke omgeving, 

waardoor ze voor de Joodse gemeenschap om zo te zeggen ‘verloren’ gingen.  

De vrees van Joodse zijde is terecht. We moeten daar zeker rekening mee houden. Aan het 

eind van de lezing kom ik er nog op terug. 

Nu concentreer ik mij op de bezwaren die in christelijk kring tegen de zogenaamde 

‘Jodenzending’ worden ingebracht. Hoe gaan we daarmee om? 

(1) Collectieve schuld en het ‘verloren recht van spreken’ 

Het eerste bezwaar luidt: vanwege de collectieve schuld van de Kerk ten opzichte van het 

Joodse volk, hebben christenen, althans de gelovigen uit de volken, het recht verloren om het 

evangelie onder Israël te verkondigen. Dit bezwaar bestaat uit twee onderdelen: de schuld en 

het spreekrecht. 

Spijtbetuiging en het recht van spreken  

Om met het eerste te beginnen, de Kerk heeft inderdaad grote schuld op zich geladen door 

alles wat door kerken en individuele christenen de Joden is aangedaan, in de naam van 

Christus. Het stemt tot diep nadenken dat de pogroms en daarna Shoah juist in het 

gechristianiseerde Europa hebben kunnen plaatsvinden. 

Vanuit deze ontnuchterende gewaarwording hebben kerkelijke leiders na de Tweede 

Wereldoorlog diverse verklaringen opgesteld waarin zij dit erkennen en vertegenwoordigers 

van het Joodse volk om vergiffenis vragen. Ook riepen ze op tot een herziening van het 

christelijke denken over Israël. De theologie ging op de helling om iedere vorm van anti-

judaïsme eruit te verwijderen. Catechese, leerboeken, gezangboeken, tradities, liturgie, alles 

werd onderzocht en zo nodig herschreven. 

Maar dan, wat moet nu onze houding zijn? Velen vinden dat christenen vanwege het 

verleden het recht van evangeliseren verloren hebben. Zij willen af van zending onder de 

Joden en bepleiten in plaats daarvan het ‘gesprek met Israël’, met als doelen: kweken van een 

goede verstandhouding, kennis en begrip van het jodendom, wegnemen van vooroordelen, 

samenwerken als gelijkwaardige partners op allerlei gebied, met name in het verzet tegen 

antisemitisme in de samenleving. Deze nieuwe opstelling treft men vooral aan in 

oecumenische kringen. Het sleutelbegrip is ‘dialoog’.  

Ook in de evangelische beweging komt men deze opstelling. Daar is de redenering vaak: 

omdat er in het verleden een volkomen vertekend beeld van Jezus is geschapen, moeten 

christenen eerst dat beeld corrigeren. Dat wil zeggen, door solidariteit, dienstverlening, strijd 

tegen antisemitisme, steun aan de staat Israël, hulp aan de terugkeer van Joden naar het land, 

en zo meer, laten zien dat God zijn volk niet verstoten heeft. De leidraad is: ‘Troost, troost 

mijn volk!’ (Jes. 40:1). Pas daarna komt er misschien weer een moment waarop zij over het 

evangelie van Jezus mogen spreken. Vooralsnog is dat echter niet aan de orde. We moeten 

ons eerst verootmoedigen en praktisch dienstbaar zijn. 

Dit roept echter wel de vraag op: hoe lang moet men doorgaan met verootmoedigen, spijt 

betuigen en troosten? Ik meen dat we op een zeker moment het verleden moeten laten rusten. 

In ieder geval kan de spijtbetuiging ons geweten ontlasten, zodat we toekomen aan onze 

roeping: liefde betonen en getuigen zijn van het evangelie. 

Daarbij komt nog iets anders. Wanneer het gaat over het antisemitisme van het 

christendom in de geschiedenis, lopen we het gevaar door het collectieve schuldbesef een 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

3 

ongenuanceerd zwart beeld van het verleden te scheppen. Dat is onterecht. We mogen nooit 

vergeten dat er ook altijd gelovigen zijn geweest die het juist voor de Joden hebben 

opgenomen. Er waren niet alleen ‘foute’ maar ook ‘goede’, dat wil zeggen ‘trouwe’ 

christenen.2  

De opdracht blijft 

Anderen wijzen deze koppeling tussen de collectieve schuld van de Kerk ten opzichte van 

het Joodse volk en het verloren recht van spreken van de hand. Zij stellen dat 

christenheidenen wel het verleden eerlijk onder ogen moeten zien, maar dat het recht van 

spreken daar niet mee staat of valt. Wie geeft ons het recht om van Jezus te getuigen, of wie 

ontneemt ons dat? Ons spreekrecht berust uiteindelijk niet op onze staat van dienst, maar op 

de opdracht die de Here Jezus heeft gegeven om het evangelie aan alle volken bekend te” 

maken (Mat. 28:19 et al.). Dat is volgens hen inclusief het Joodse volk. 

Vanuit deze optiek erkent men wel de schuld van het verleden maar verbindt men die met 

zowel praktische solidariteit als het spreken van het evangelie. Het gaat er dan om christenen 

handelen en spreken vanuit een houding van liefde en respect voor het jodendom, vanuit de 

erkenning van de bijzondere rol die het volk Israël nog altijd speelt in Gods heilsplan. Diverse 

organisaties zijn op deze manier actief in de evangelisatie onder Joden over de hele wereld. 

Daarin werken Joodse en niet-Joode gelovigen samen. De Lausanne beweging is een 

belangrijk platform voor deze organisaties.3 

(2) Het principe van de twee verbonden – voor de Joden is de Thora de weg 

Het tweede bezwaar tegen evangelisatie onder Israël, gaat veel dieper. Het houd in dat 

christenen uit de volken principieel niet het recht hebben Joden tot het christelijk geloof te 

brengen.  

De theologische basis van deze visie de leer van de twee verbonden, ook wel twee-

wegenleer genoemd. De weg voor Joden is die van het verbond met Mozes en de Thora de 

weg tot behoud, voor de volken is dat het nieuwe verbond van geloof in Jezus. Zolang Joden 

trouw blijven aan de Thora, voldoen zij aan hun roeping en hun opdracht in de wereld. 

Heidenen komen via Jezus tot geloof in de enige ware God. Zij moeten trouw blijven aan het 

evangelie. Bij wijze van uitzondering zijn er Joden die de weg van Jezus kiezen. Maar 

christenheidenen hebben niet de opdracht om Joden hiertoe aan te sporen. Zending of 

evangelisatie onder Joden is principieel uitgesloten! 

Deze visie werd al in de jaren 1970 bepleit door onder andere Rosemary Ruether, die 

schreef:  

 
2 Frédéric Baudin maakt in dit verband een interessante vergelijking: ‘In het verleden hebben Westerse 

christenen zich verschrikkelijk gedragen tegenover de Afrikaanse volken, zowel in Afrika zelf als in Amerika 

waar ze naar toe gesleept zijn. Slavernij, onderdrukking, allerlei uitwassen van het kolonialisme. Toch heeft dat 

de kerk niet het recht ontnomen hen het evangelie te brengen. Integendeel, er is sinds de afschaffing van de 

slavernij in de negentiende eeuw een enorme zendingsbeweging onder deze volken op gang gekomen en de Heer 

heeft de arbeid rijk gezegend! (Juif errant, juif héraut), 
3 Dat gebeurt vanuit het Lausanne Committee for Jewish Evangelism (LCJE). 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

4 

Christenen moeten kunnen accepteren dat Joden het verhaal van Jezus niet nodig hebben om een 

fundament van geloof en een hoop op verlossing te hebben, Het verhaal van Jezus is geen vervanging 

maar een parallel van het verhaal van de Exodus.4 

Jodendom en christendom, twee gelijkwaardige broers 

Nauw verbonden met deze visie is de voorstelling van het rabbijnse jodendom en het 

christendom als broedergodsdiensten. Christenen noemen Israël c.q. het jodendom dan onze 

‘oudere broer’. Tegenwoordig verwoordt men deze gedacht het liefst met het beeld van twee 

zonen of dochters van hetzelfde jodendom van de Tweede-Tempelperiode. Ze zijn beide 

daarin ontstaan. En zij vormden de enige twee stromingen van het toenmalige jodendom dat is 

blijven voortbestaan, omdat zij – in tegenstelling tot de anderen – konden functioneren zonder 

tempel en priesterdienst die verloren gingen na de Joodse opstand van 66-70, en buiten het 

geografische centrum Jeruzalem en Judea dat verloren ging na de Joodse opstand van 132-

135. 

De broers hebben elkaar eeuwenlang wederzijds uitgesloten en bestreden. Meer nog, ze 

hebben geleefd als elkaars vijanden, en dat heeft enorm veel leed gebracht, tot en met het 

absolute dieptepunt van de Shoah. Het is nu tijd om elkaar als broeders te erkennen en een 

vreedzame relatie te ontwikkelen. 

Vanuit deze gedachte van broederschap heeft de Duitser Markus Barth een nieuwe uitleg 

voorgesteld van de gelijkenis van de Vader en de Twee Zonen (Lucas 15).5 Deze heeft veel 

instemming ontmoet en is thans overal in de kerken ingeburgerd. Die gelijkenis is altijd zo 

opgevat dat Jezus daarin een illustratie geeft van zijn bediening te midden van het Joodse 

volk: hij zoekt mensen die verloren zijn door hun zonden en roept hen op tot bekering. 

Daarvan is de jongste zoon het toonbeeld. De oudste zoon staat dan voor degenen die wel 

gehoorzaam blijven aan Gods geboden, maar moeite hebben met de bekering en de 

aanvaarding van hun zondige volksgenoten. 

In de nieuwe uitleg wordt de gelijkenis echter uit zijn context getild en in het kader van de 

huidige Joods-christelijke verhoudingen geplaatst. De jongste zoon is nu ineens geen Jood 

meer maar het toonbeeld van het heidenchristendom dat zich moet bekeren van antijudaïsme 

en antisemitisme. En de oudste zoon is nu het jodendom, ofwel het Joodse volk, dat ‘altijd bij 

de Vader thuis is gebleven’.  

Men herkent hier het beroemde commentaar van Franz Rosenzweig bij Jezus’ uitspraak 

‘Niemand komt tot de Vader dan door Mij’ (Johannes 14:6). Waaraan Rosenzweig toevoegde: 

‘…behalve zij die al bij de Vader zijn.’ 

Zogenaamde Jodenzending theologisch onmogelijk 

Simon Schoon voert aan dat het evangeliseren van Joden ‘sinds Auschwitz ethisch 

onmogelijk is’ – het argument van de collectieve schuld van christenen sinds de Shoah – en 

dat het ‘sinds Paulus theologisch onmogelijk is’. Wanneer Joden vanuit een oprechte keuze 

tot het christelijk geloof komen, moeten we dat volgens Simon Schoon ‘respecteren’, maar 

voegt hij eraan toe, ‘zoiets zal altijd een bijverschijnsel blijven, uitzonderingen die de regel 

bevestigen.’6 Ook schrijft hij dat het niet voldoende is wanneer kerken afzien van zending 

 
4 Rosemary Ruether, Faith and Fratricide, p. 256. 
5 Markus Barth, Israel and the Church, Richmong, Virg. 1969. 
6 S. Schoon, Herkenning na de Nacht, p. 113. 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

5 

onder Joden om louter historische of psychologische gronden, bijvoorbeeld om Joden niet te 

kwetsen of om de Joods-christelijke dialoog niet te frustreren.  

Alleen theologische gronden zijn krachtig genoeg om een dergelijke beslissing blijvend te funderen. 

Daarbij moet onderscheid worden gemaakt tussen enerzijds de afwijzing om theologische redenen 

van Jodenzending, bedreven door ‘heiden-christelijke’ kerken, en anderzijds het goed recht van 

Joodse messias-Jezus-belijders om vorm te geven aan hun specifieke identiteit. 7 

(3) Convergerende wegen – voor Joden is voorlopig de Thora de weg 

Anderen gaan minder ver. Ook zij zien af van Jodenzending maar houden wel het 

perspectief open van een toekomstige ontmoeting van Jezus Messias met zijn volk Israël. Dan 

zullen hun beider wegen bij elkaar komen, convergeren. Maar hoe en wanneer de Messias 

Zich aan hen zal bekendmaken en onder welke omstandigheden Israël Hem als zodanig zal 

herkennen en aanvaarden, dat is een geheim, een mysterie, een zaak van God en zijn volk. 

Wij als kerk moeten niet tussenbeide willen komen. Vooralsnog trekken Joden en christenen 

dus gescheiden op, ook al zijn ze in feite op twee sporen van hetzelfde Woord van God op 

weg naar die ene toekomst leidt die bij God besloten ligt. 

Je zou dit de ‘convergerende visie’ kunnen noemen. Men komt haar tegen in protestantse 

kerken,8 ook in de Anglicaanse kerk.9 En zij is de officiële visie van de Rooms-katholieke 

Kerk. Opmerkelijk genoeg vinden we bij sommige auteurs van het Messiaanse Jodendom 

dezelfde visie. Stuart Dauerman spreekt van ‘convergerende bestemmingen’ van Israël en de 

Kerk.10 

De meest recente verklaring van de RKK over de verhouding tussen Joden en christenen, 

getiteld The Gifts and the Calling of God are Irrevocable, wordt ook buiten de RKK vaak met 

instemming geciteerd als een goede leidraad.11 Zij kwam tot stand precies 50 jaar na de 

verklaring Nostra Aetate van het Tweede Vaticaanse Concilie waarin de RKK haar onderwijs 

over Israël grondig wijzigde. Hierin staat onder andere: 

God heeft zich geopenbaard in zijn Woord, zodat het door de mensheid in concrete historische 

situaties begrepen kan worden. Dit Woord nodigt alle mensen uit om antwoord te geven. Als hun 

antwoorden in overeenstemming zijn met het Woord van God, staan zij in een juiste relatie tot Hem.  

Voor Joden kan dit Woord worden geleerd door de Thora en de daarop gebaseerde tradities. De Thora 

is de instructie voor een succesvol leven in een juiste relatie met God… Door de Thora na te leven, 

krijgt de Jood een aandeel in de gemeenschap met God…  

De christelijke geloofsbelijdenissen vinden hun eenheid in Christus; het jodendom vindt zijn eenheid 

in de Thora. Christenen geloven dat Jezus Christus het Woord van God is dat vlees geworden is in 

de wereld; voor Joden is het Woord van God vooral aanwezig in de Thora. Beide geloofstradities 

 
7 Simon Schoon, Onopgeefbaar verbonden, blz. 163 
8 Zie de Charta Oecumenica – Guidelines for the Growing Cooperation among the Churches in Europe. Signed 

by the Presidents of the Conference of European Churches and the (RC) Council of European Bishops’ 

Conferences, Strasbourg, 2001. 
9 Zie het recente document: God’s Unfailing Word – Theological and Practical Perspectives on Christian–

Jewish Relations. Faith and Order Commission of the Church of England. London, Church House Publishing, 

2019. 
10 Dauerman, Stuart. Converging Destinies: Jews, Christians, and the Mission of God. Eugene, Oregon, Wipf & 

Stock / Cascade, 2017. 
11 The Gifts and the Calling of God are Irrevocable (Rom 11:29) A Reflection on Theological Questions 

Pertaining to Catholic-Jewish Relations on the Occasion of the 50th Anniversary of ‘Nostra ætate’. Vatican, 

Commission for Religious Relations, 2015, § 23-25. 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

6 

vinden hun grondslag in de Ene God, de God van het Verbond, die zich openbaart door zijn Woord. 

In hun zoektocht naar een juiste houding ten opzichte van God wenden christenen zich tot Christus 

als de bron van nieuw leven, en Joden tot de leer van de Thora… 

Gods wil tot verlossing is universeel gericht. Er zijn dus niet twee wegen naar verlossing volgens de 

uitdrukking ‘Joden houden zich aan de Thora, christenen houden zich aan Christus’. Het christelijk 

geloof verkondigt dat het verlossingswerk van Christus universeel is en de hele mensheid omvat. 

Gods woord is één enkele en onverdeelde werkelijkheid die in elke respectieve historische context 

concrete vorm krijgt.12 

Dialoog en samenwerking 

De praktische vertaling van deze visie is dat men afziet van zending en in plaats daarvan de 

‘dialoog’ aangaat, oftewel een ‘dialogische relatie’ ontwikkelt. Wat dat inhoudt, is treffend 

samengevat door de Oostenrijkse religieuze Hedwig Wahle:  

In deze dialoog kunnen wij gemeenschappelijke problemen gewaarworden en samen bepaalde taken 

aanvatten. In beide tradities komen we hetzelfde besef van de waarde van de menselijke persoon en 

van de schepping tegen. Ze hebben beide zorg voor de mensenrechten en de bescherming van Gods 

schepping en dat kan tot tal van gemeenschappelijke acties leiden… De gemeenschappelijke 

bestudering van de Bijbel en de christelijke en Joodse tradities… gemeenschappelijke gebeden, waar 

Joden en christenen voldoende open voor elkaar staan. Het einddoel van heel de geschiedenis is 

‘God, alles in allen’. Dan zal de aarde vervuld zijn van de kennis van de HEER. Het is de 

gemeenschappelijke roeping van Joden en christenen om van die toekomst openlijk te getuigen, in 

de hele wereld.13 

Geen institutionele zending, wel persoonlijk getuigenis en evangeliseren 

In dit convergerende denken is iedere vorm van intentionele Jodenzending uitgesloten, 

maar is er wel ruimte voor persoonlijk getuigenis van Messiasbelijdende Joden, ook van 

christenen. Men wil niet uitsluiten maar juist ruimte laten voor Joden die door dat getuigenis 

tot geloof in Jezus Messias komen. De RK verklaring die we zojuist citeerden, verwoordt heel 

goed deze koppeling van ‘geen zending, wel persoonlijk getuigenis’ 

De kwestie van de ‘missie onder de Joden’ blijkt ook voor christenen lastig te zijn, omdat voor hen 

de universele verlossende betekenis van Jezus Christus en bijgevolg de universele missie van de Kerk 

van fundamenteel belang zijn.  

De Kerk is daarom verplicht om de evangelisatie van Joden, die in de ene God geloven, op een andere 

manier te bekijken dan die van mensen met andere religies en wereldbeelden.  

Concreet betekent dit dat de katholieke kerk geen specifiek institutioneel missiewerk onder Joden 

verricht of ondersteunt.  

Hoewel er een principiële afwijzing is van een institutionele joodse missie, worden christenen 

niettemin opgeroepen om ook aan Joden te getuigen van hun geloof in Jezus Christus, hoewel zij dit 

op een nederige en gevoelige manier moeten doen, in het besef dat Joden dragers zijn van Gods 

Woord, en in het bijzonder gezien de grote tragedie van de Shoah.14 

 
12 Idem, § 23-25. 
13 Hedwig Wahle, Juifs en chrétiens en dialogue, p. 194. 
14 The Gifts and the Calling of God are Irrevocable, § 40. 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

7 

De fundamentele vraag: Is het evangelie van de universele Verlosser wel of niet waar? 

Het grootste probleem met zowel de twee-wegengedachte als de complementaire visie is 

dat zij een fundamentele vraag opwerpen zonder daarop een antwoord te geven. Die vraag 

luidt: als dit zo is, is het evangelie zoals het in het NT is verwoord, dan wel waar? De kerk 

heeft altijd de boodschap verkondigd dat Jezus is gekomen als Verlosser van alle mensen, van 

zowel Joden als de andere volken. Maar als Hij niet de Messias van Israël is, dan kan Hij ook 

niet de Verlosser zijn van de volken. Dan is de christelijke boodschap in feite niet waar, want 

Jezus’ Verlosser-zijn staat of valt met zijn Messias-zijn in overeenstemming met de 

profetische beloften in de Schriften van Israël. 

Omgekeerd, als Hij wel de Verlosser van de volken is, dan is Hij per definitie ook de 

Messias van Israël, de Koning der Joden. Telkens wanneer christenen bidden, of zingen, of 

zeggen dat Jezus de Christus is, dan belijden zij dat Hij de Koning van Israël is. Wat 

impliceert dat het de bestemming van Israël is Hem toe te behoren. 

Deze redenering is volstrekt logisch. Zij stelt christenen voor de fundamentele vraag of zij 

echt geloven dat Jezus dezelfde Verlosser is als de Messias die al in het OT aan het volk Israël 

is beloofd.  

Welnu, als Hij dat inderdaad is – en dat is Hij, want Hij is gekomen ‘om de beloften aan de 

vaderen te bevestigen’ (Rom. 15:8) – dan mag dit goede nieuws toch niet worden onthouden 

aan het volk waarvan Hij de Messias is? 

(4) Het ‘zendingsmandaat’ – alleen een beweging vanuit Israël naar de heidenen 

Er is nog een derde bezwaar, dat vaak wordt verbonden met de tweewegenleer, en ook met 

het complementaire denken. Het is gebaseerd op een nieuwe visie op de betekenis van de 

opdracht waarmee Jezus zijn discipelen in de wereld heeft gezonden. ‘Gaat dan heen, maakt 

alle volken tot mijn discipelen…’ (Mat. 28:19). Men noemt dit wel het ‘zendingsbevel’ of 

‘zendingsmandaat’, ook wel ‘de grote opdracht’. Dit geldt van oudsher als een mandaat om 

het evangelie te onderwijzen aan alle volken, inclusief het Joodse. 

Volgens een alternatieve uitleg is dat laatste echter nog maar de vraag. Het Griekse woord 

voor ‘volken’ in deze tekst is etnè, dat verwijst naar de heidenen, zo zegt men, niet naar Israël. 

Men benadrukt dat Jezus aan elf Joodse apostelen de opdracht gaf om naar de volken te gaan, 

en dat er dus een evangeliserende beweging vanuit Israël naar de volken is, maar niet in 

omgekeerde richting vanuit de volkenwereld naar de Joden. Dat laatste, zo stelt men, ligt niet 

besloten in het zendingsbevel en wordt ook nergens anders in het NT gegeven. 

Twee bewegingen, evangeliserend heen en diaconaal retour 

Nu is het inderdaad zo dat er in het NT inderdaad een evangeliserende beweging vanuit de 

Joodse gemeenschap naar de volkenwereld, tot aan de einden der aarde (Hand. 1:8) en 

heidenchristenen gaan in die beweging mee, om te beginnen met Titus en andere niet-Joodse 

medewerkers van Paulus.  

Ook zien we dat er omgekeerd een diaconale beweging is van de heidengemeenten richting 

Joodse gemeenten in Jeruzalem en Judea. Een voorbeeld daarvan is de collecte voor de 

gelovigen die door hongersnood getroffen waren, waar Paulus zich zo voor heeft ingezet. Hij 

stelt zelfs dat dit een principiële verplichting is voor heidengelovigen. 

Zij zijn het ook aan hen verplicht. Immers, als de heidenen aan hun geestelijke weldaden deel 

gekregen hebben, zijn zij ook verplicht hen met stoffelijke te dienen (Rom. 15:27). 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

8 

Deze diaconale terugbeweging sluit het getuigenis van het evangelie niet uit 

Sluit deze diaconale beweging richting Joodse volk het getuigenis van het evangelie 

principieel uit? Ik denk dat je dat op grond van het NT niet kunt hardmaken. De teksten geven 

eerder het tegendeel aan. Het Griekse woord etnos en het overeenkomstige Hebreeuws woord 

goj worden in de Bijbel wel vaak voor de volken gebruikt, maar soms duiden ze ook het volk 

Israël aan. ‘Alle volken’ in Matteüs 28 hoeft het volk Israël dus niet uit te sluiten.  

Bovendien, De apostelen hebben het evangelie altijd ook aan Joden verkondigd. Nergens 

verbieden ze heidenen om dat te doen.  

Sterker nog, aan het einde van zijn derde zendingsreis nam Paulus Titus mee, een niet-

Jood, samen met de anderen van zijn team. Deze heiden was dus een mede-getuige van het 

evangelie, niet alleen tijdens de missie onder de heidenen maar ook in Jeruzalem. 

(5) ‘Onze’ opdracht is Joden tot jaloersheid verwekken en hen ontferming bewijzen 

Een ander bezwaar van dezelfde strekking is dat de taak van de gelovigen uit de volken ten 

opzichte van de Joden eruit bestaat hen tot jaloersheid verwekken en hen ontferming 

bewijzen. Daaruit trekt men dan de conclusie: onze taak is dus niet evangeliseren.  

Deze gedachte is gebaseerd op de Romeinenbrief waarin Paulus spreekt over de relatie 

tussen de christelijke gemeente en de Joden die de Here Jezus niet hebben aangenomen. En 

dan zegt hij tegen de gelovige heidenen: 

Door hun val echter is de zaligheid tot de heidenen gekomen om hen tot jaloersheid te verwekken… 

Zoals ook u immers voorheen God ongehoorzaam was, maar nu ontferming verkregen hebt door hun 

ongehoorzaamheid, zo zijn ook zij nu ongehoorzaam geworden, opdat ook zij door de ontferming 

die u bewezen is, ontferming zouden verkrijgen (11:11). 

Door de ‘ongehoorzaamheid’ van de Joodse leiders is Christus gestorven, maar daardoor is 

er wel vergeving en verzoening gekomen voor ieder die in Hem gelooft, Jood en niet-Jood. 

Wanneer mensen die verlossing aannemen, leidt dat weer tot een omgekeerde beweging in de 

richting van het Joodse volk:  

Zo zijn ook zij nu ongehoorzaam geworden, opdat ook zij door de ontferming die u bewezen is, 

ontferming zouden verkrijgen (11:31). 

Men kan dus inderdaad stellen dat heidengelovigen geroepen zijn door hun hun manier van 

leven en door de ontferming die zij aan het Joodse volk bewijzen, dat volk jaloers te maken 

op het leven dat mogelijk wordt door geloof in Jezus. 

Evangelisatie uitgesloten of ingesloten? 

De vraag is echter of de taak van ‘jaloers maken’ en ‘ontferming bewijzen’ de 

communicatie van het evangelie onder Joden uitsluit, of insluit. Sommige christenen menen 

het eerste. Simon Schoon bijvoorbeeld. Je kunt zijn visie op basis van Romeinen 11 

samenvatten in de stelling: ‘Er is een missionaire beweging van Israël naar de volken, en een 

diaconale beweging van de Kerk naar Israël.’15  

Anderen trekken die conclusie niet, en daarbij sluit ik mij aan. Het evangelie staat niet los 

van jaloers maken en ontferming bewijzen, het staat er al helemaal niet haaks op. Wanneer 

 
15 Simon Schoon, Onopgeefbaar verbonden. 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

9 

ons christelijke leven bij anderen een verlangen wekt om dat ook te kennen, dan worden zij in 

feite ‘jaloers’ op de verlossing die Jezus geeft en waarvan het evangelie spreekt. Waarom 

zouden we daar dan niet van getuigen, wanneer anderen vragen naar de bron van ons bestaan 

en van ons handelen? De opdracht van ‘jaloers maken’ in Romeinen 11 sluit het getuigenis 

van het evangelie dus niet bij voorbaat uit, maar biedt er juist ruimte voor.  

(6) De uitgestelde bekering van ‘geheel Israël’ – zonder tussenkomst van christenen 

Een vijfde bezwaar tegen evangelisatie onder Joden is de theorie van de uitgestelde 

bekering van Israël. Deze is opgekomen in kringen die de klassieke toekomstverwachting – 

Christus komt weder voor het duizendjarig rijk – verbinden met een bepaald eindtijdschema, 

dispensationalisme geheten. Volgens dat schema zal God vlak voor de wederkomst de draad 

met Israël weer oppakken. Eerst een terugkeer naar het land en een nationaal herstel, gevolgd 

door een geestelijk reveil waarin ‘heel Israël behouden zal worden’ (Rom. 11:27). Daarna 

komt het vrederijk waarin Jezus Messias zal regeren vanuit Jeruzalem en waarin het herstelde 

Israël een sleutelrol zal spelen.  

Volgens dit schema is die grootschalige bekering uitgesteld tot na het huidige tijdperk van 

de gemeente. Zij zal niet gebeuren als gevolg van het getuigenis van de christelijke gemeente 

want die zal dan al zijn opgenomen in de hemel, maar door een rechtstreeks, bovennatuurlijk 

ingrijpen van God terwijl het volk Israël in een ongekend grote verdrukking is gekomen. Dan 

zal het zich wenden tot Jezus. En dan zal Hij wederkomen. 

Deze theorie houdt in dat het vóór die tijd niet zoveel zin heeft het evangelie onder Joden 

te verspreiden. Onze taak nu is het Joodse volk zegenen, liefde betonen, helpen, verzoening 

bewerken. En ook: steun aan de terugkeer van Joden naar het land, de opbouw van de staat 

Israël, de strijd tegen antisemitisme en antizionisme. Deze opstelling heet ook wel ‘christen-

zionisme’, omdat zij zich principieel verbindt met de hoofddoelstelling van het zionisme, 

namelijk het scheppen van een veilig thuisland voor het Joodse volk in het land der vaderen. 

Tot zover de theorie. Wat moeten we hiervan zeggen? De apostelen hebben kennelijk niet 

van een ‘uitgestelde bekering’ geweten, want zij hebben met volle overtuiging van Jezus 

getuigd, ten overstaan van ‘eerst de Jood en ook de Griek’. Zij zagen dat er een ‘overblijfsel’ 

van het Joodse volk tot geloof kwam, ook al in hun dagen. Tegelijkertijd hoopte Paulus op 

een toekomstig werk van de Geest waardoor ‘heel Israël’ behouden zal worden (Romeinen 

11:27).  

Wij mogen inderdaad uitzien naar wat God in de toekomst te midden van zijn volk zal 

doen, maar dat is geen reden om Joodse mensen nu niet met het evangelie bekend te maken. 

Er is hoop voor de toekomst en een taak voor vandaag.  

Tenslotte, in dit schema passen de Messiasbelijdende Joden niet, want daarin is het 

geestelijk herstel van Israël ‘voorzien’ voor een later tijdstip. Toch komen er over ter wereld 

Joden tot geloof in Jezus. Het schema klopt dus niet met de werkelijkheid. 

B. De verbinding met de ‘Messiaans-Joodse kerk’ 

En met die laatste constatering raken we het voornaamste probleem van al deze bezwaren 

en visies, namelijk dat de Messiasbelijdende Joden er niet in passen. 

De Kerk van Christus is een twee-eenheid 

Stelt u zich een dialoogbijeenkomst voor. Alles verloopt in een goede sfeer. De liberale 

rabbijn en de dominee kunnen het uitstekend met elkaar vinden. De één vertelt sappige 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

10 

verhalen uit de Joodse doos en de ander laat blijken dat hij weet heeft van de Joodse context 

van het Nieuwe Testament. Geleerde auteurs worden geciteerd en er klinken diepzinnige 

beschouwingen over Paulus. Alles gaat goed en wel, totdat zich een Jood in de gesprekken 

mengt die laat blijken dat hij gelooft in Jezus als de Messias van Israël. Dan wordt de zaak 

meteen gespannen en de dialoog onmogelijk. Om dat te voorkomen, worden ze er meestal 

diplomatiek buiten gehouden. 

Maar als de Joodse gelovigen niet in een visie passen, dan is er fundamenteel iets mis mee. 

De Noorse theoloog Harald Hegstad zegt het heel treffend:  

Het bestaan van de messiaanse beweging is voor tal van christelijke theologische modellen een 

grondige verstoring. Een theologie die hen buitensluit en waarin zij niet passen, of die nu vrijzinnig 

of behoudend is, spoort niet met het Nieuwe Testament.16  

Deze stelling is niet meer dan vanzelfsprekend wanneer wij beseffen dat de Kerk van 

Christus een twee-eenheid is van de ‘Kerk uit de besnijdenis’ (Jezusgelovige Joden) en de 

‘Kerk uit de volken’ (Jezusgelovige heidenen). Allen behouden hun eigen identiteit. ‘Samen’ 

hebben ze toegang tot de ene Vader, en ‘samen’ ze in de zegeningen van het geloof in 

Christus (Ef. 2:11- 3:6). Dat houdt dus in dat de Kerk zonder Joodse gelovigen niet compleet 

is. Als christenen uit de volken moeten we de vraag van evangeliseren of niet, zien in 

samenhang met deze verbinding met Joodse gelovigen. Als we getuigen van Jezus Christus 

zijn, dan zijn we dat niet alleen maar samen. 

Wanneer we ons verbinden met de messiaanse gemeenten en groepen in Israël, of in 

andere landen, dan merken we hoe belangrijk zij het vinden dat het evangelie aan hun 

volksgenoten bekend wordt gemaakt. Velen benadrukken dat dit een prioriteit is, of althans 

zou moeten zijn, onder verwijzing naar Paulus’ uitspraak: ‘het evangelie… éérst voor de Jood, 

en ook voor de Griek’ (Rom. 1:16). 

Onderscheid tussen verkiezing van Israël als volk en persoonlijke verlossing van Joden 

De onderliggende overtuiging is dat Joodse mensen het evangelie van Jezus Messias ook 

dringend nódig hebben. Dan Juster schrijft: 

Het behoud van de individuele Jood is niet verzekerd alleen doordat hij of zij bij het volk Israël hoort, 

ook al is het voorbestaan van Israël als natie gewaarborgd.17  

Hij en vele andere Messiasbelijdende auteurs redeneren als volgt. Op grond van het 

verbond met Abraham zal het volk Israël voor altijd voortbestaan om te dienen als kanaal van 

zegen voor de volkenwereld. God zal het nooit verlaten want Hij kan niet ontrouw zijn aan 

zijn eigen beloften. Iedere etnische nakomeling van Abraham en de aartsvaders hoort bij dat 

verbond, op grond van geboorte. Maar daarmee behoren zij niet automatisch tot het Nieuwe 

Verbond. De verkiezing van Israël als volk en de persoonlijke zaligheid van iedere Israëliet of 

Jood zijn twee afzonderlijke zaken. Dat zie je al in de Bijbelse geschiedenis van Israël, toen 

de Here God in velen ‘geen behagen heeft gehad’ (1 Kor. 10:5). 

Ik ben het hierin met de Messiaanse auteurs eens, ook met hun conclusie dat iedere Jood de 

persoonlijke verantwoordelijkheid heeft antwoord te geven op de oproep van het evangelie. 

‘Wie de Zoon heeft, heeft het leven, wie de Zoon niet heeft, heeft het leven niet’ (1 Joh. 5:13). 

 
16 Geciteerd door Andreas Hornung, Messianische Juden, p. 68. 
17 Dan Juster, Jewish Roots, p. 5. 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

11 

Ook dat geldt ‘eerst voor de Jood en dan ook voor de Griek’. Daarom is het nodig dat het 

evangelie wordt bekend gemaakt, aan Joden zowel als heidenen. 

C. Stellingname 

Vanuit deze verbinding met de ‘Messiaans-Joodse Kerk’, en ook op basis van de 

bespreking van de bezwaren tegen Joodse evangelisatie, kom ik tot de volgende stellingname: 

Christenen uit de volken hebben tot taak de communicatie van het evangelie door 

Messiasbelijdende Joden onder hun volksgenoten te ondersteunen. En zij mogen zich daarbij 

aansluiten door daar ook zelf een aandeel in te leveren. Kortom: onze taak is samen met hen 

getuigen te zijn van Jezus de Messias van Israël. 

Hierin ga ik een belangrijke stap verder dan het grote Europese symposium ‘Messiaanse 

beweging en christelijke kerken in dialoog’, in augustus 2023 in Wenen. Daar spraken 

theologen en kerkleiders met elkaar over wat het voor de kerk betekent dat Jezus de Koning 

van Israël is en blijft, en dat de Kerk niet compleet is zonder een herkenbare ‘kerk uit de 

besnijdenis’. Het ging toen over de leer van de kerk, de leer over Christus, de 

toekomstverwachting en het bewaren van de Joodse identiteit. Maar men had het thema 

missie of evangelisatie zorgvuldig vermeden, omdat dit gevoelig ligt.18 Toch kunnen we in de 

ontmoeting met Messiasbelijdende gelovigen niet om dit thema heen. 

D. Theologisch en praktisch kader voor ‘samen getuigen zijn’ 

Op basis van deze stellingname zal ik nu in kort bestek een theologisch en praktisch kader 

schetsen voor het evangeliegetuigenis van christenen uit de volken aan Joden. Daarin trek ik 

de lijnen door van de secties over bezwaren en over de verbinding met Messiasbelijdende 

Joden. In plaats van ‘kader’ kun je ook zeggen randvoorwaarden. 

(1) Voortbestaan van herkenbaar volksbestaan van het Joodse volk - ‘gij zult overleven’ 

De allereerste voorwaarde is de zorg om het voortbestaan van het Joodse volk. Dat is voor 

Joden altijd al een zorg geweest, met name in de Diaspora, want als volk zonder land stonden 

ze voortdurend bloot aan het gevaar hun etnische en culturele eigenheid te verliezen en op te 

gaan in de volkenwereld. Alleen door de Joodse godsdienst en de Joodse sociaal-culturele 

tradities konden zij overleven. In het jodendom is het voortbestaan niet alleen een existentiële 

maar ook een theologische noodzaak. Vanwege de verkiezing van Israël in het verbond met 

Abraham en het Mozaïsche verbond (Ex.19:6), en de blijvende opdracht van het Joodse volk 

om een licht onder de volken te zijn., is het voortbestaan ook een godsdienstige plicht. In 

Joodse termen: een gebod, een mitsvah. Men spreekt wel van het elfde gebod: ‘Gij zult 

overleven’. 

Zo bezien vormde de missie onder de Joden altijd een bedreiging, want Joodse christenen 

verloren Joden hun etnisch-nationale identiteit, hetzij omdat ze die moesten afzeggen, hetzij 

onder de druk van de assimilatie aan de christelijke omgeving. Gemengde huwelijken werkten 

er ook aan mee. Maar ook de uitsluiting door de Joodse gemeenschap, want volgens de 

orthodoxe rabbijnen kan men niet in Jezus als Messias geloven en Jood blijven. Zelfs de 

Hebreeuwse christenen uit de 19e en 20e eeuw zijn er niet in geslaagd de trend van christelijke 

assimilatie om te buigen. 

 
18 Zie mijn beschouwende artikel over dit symposium: ‘Towards a Recognition of the “Jewish Church”: 

Messianic Jewish Movement and Christian Churches in Dialogue.’ 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

12 

De vorming van de staat Israël bracht grote verandering, want er ontstond Joodse 

samenleving. Daarin houden de Messiasbelijdende Joden houden hun identiteit bijna 

automatisch vast. Maar in de Diaspora, waar nog altijd de helft van het jodendom woont, is er 

nog altijd de trend dat Messiasbelijdende Joden evolueren in een christelijke, niet-Joodse 

omgeving. Met alle gevolgen van assimilatie van dien. 

Wij hebben dus alle begrip voor de vrees dat evangelisatie ertoe leidt dat Joden die de 

boodschap aannemen, om zo te zeggen ‘verloren gaan’ voor de Joodse gemeenschap, vroeg of 

laat, binnen één, twee of drie generaties. Daarom moet onze boodschap altijd zijn dat we 

Joden niet proberen weg te halen uit de Joodse gemeenschap. Ook zullen we gelovigen 

aanmoedigen als Joden te blijven leven, en zullen we de vorming van Messiasbelijdende 

groepen of gemeenten bevorderen   

(2) Ook voor christenen een theologische noodzaak  

Dat brengt me op het tweede, namelijk de bevestiging van de blijvende verkiezing van 

Israël als etnisch-nationaal volk. ‘Heeft God zijn volk verstoten dat Hij tevoren gekend heeft? 

Volstrekt niet’ (Rom. 11.1). Het voortbestaan van het Joodse volk is ook voor ons christenen 

een theologische noodzaak, want de Schriften leren ons dat de Eeuwige er nog altijd een 

bedoeling mee heeft, nu en in de toekomst. De verkiezing en roeping van gelovigen in 

Christus heft de verkiezing en roeping van Israël niet op. Ook heft de missie van de kerk de 

missie van Israël niet op. 

Jezusgelovige Joden blijven behoren tot dat uitverkoren volk, en behouden dus hun Joodse 

identiteit. Zij delen in zowel de roeping van de Kerk als die van het volk Israël.  

 

Voor de volgende onderdelen baseer ik me grotendeels op Andreas Hornung. In zijn 

onderzoek naar de betekenis van de messiaanse beweging, dat hij in opdracht van de 

Evangelische Kirche in Duitsland heeft verricht, komt hij tot dezelfde stellingname als 

hierboven beschreven.19 Ook hij schetst een raamwerk van randvoorwaarden. Ik neem deze 

over met enkele toevoegingen.  

(3) Dankbaarheid – we geven iets ‘terug’ 

Ons getuigenis dient te beginnen bij dankbaarheid, vanuit het besef dat de Messias van 

Israël ook onze Verlosser is, dat wij het evangelie via Joodse apostelen hebben ontvangen, en 

dat de Bijbel door Joden is opgetekend, bewaard en doorgegeven. Wij christenen uit de 

volken waren vreemdelingen maar zijn nu bij het huis van Israël gekomen. Dat betekent dat 

we de boodschap van Jezus ‘terug’ brengen naar het volk dat het ons in eerste instantie heeft 

gebracht.  

(4) Fouten van het verleden erkennen en goedmaken 

Voordat we spreken, dienen we te erkennen wat christenen de Joden eeuwenlang hebben 

aangedaan, en beginnen met de fouten van het verleden weer goed te maken. We moeten op 

een concrete manier laten blijken dat we daar afstand van nemen. Enerzijds door onze 

theologie en onze catechese te herzien, anderzijds door het ontwikkelen van goede relaties 

met de Joodse gemeenschap en door daden van solidariteit.  

 
19 Andreas, Hornung. Messianische Juden zwischen Kirche und Israel 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

13 

(5) Onderscheid tussen getuigenis onder Joden en zending onder de volken 

Het evangelie is een uitnodiging aan Joodse mensen, niet om over te gaan tot een andere, 

heidense godsdienst, maar om volledig bij hun volk te blijven en te putten uit hun eigen 

Joodse bronnen.  

(6) Samen getuigen zijn 

Vervolgens is het zaak ons als christenen uit de volken te verbinden met het 

Messiasbelijdende Joden, Gezien hun bijzondere positie binnen zowel de Kerk als het Joodse 

volk, ligt het voor de hand dat zij de eerst aangewezenen zijn voor het getuigenis van Jezus 

Christus onder hun volk. Onze taak is dit te ondersteunen.  

Gelovigen uit de volken zijn zeker niet uitgesloten van de verbreiding van het evangelie 

onder de Joden, integendeel! Veel MBJ zijn tot geloof gekomen door het getuigenis van niet-

Joden. Maar de inzet moet altijd zijn, samenwerken met Joodse gelovigen, voor zover dat in 

een gegeven situatie mogelijk is. 

Dat laatste is een gevoelig punt, vooral in Israël. Messiaanse gemeenten daar staan kritisch 

ten opzichte van buitenlandse zendelingen, niet omdat deze geen recht van spreken zouden 

hebben, maar vanwege de manier waarop ze het doen. Joseph Shulam constateert: 

Velen bezig zijn om een branche van hún type van christendom in Israël te planten. Het gevaar is dat 

zij meer een voorpost van hun organisatie of denominatie buiten Israël zijn, dan een ondersteuning 

van het lichaam van Christus in Israël zelf, al zijn er gelukkig uitzonderingen.20 

(7) Nadruk op behoud van Joodse identiteit 

Iedere vorm van evangelisatie moet er altijd op bedacht zijn dat Joden die Jezus aannemen, 

niet hun identiteit en erfgoed verliezen, maar juist verbonden blijven met hun volksgenoten. 

Dat is de regel die Paulus aan ‘alle gemeenten’ heeft voorgeschreven. Vrij vertaald: ‘Wie 

Jood was, moet Jood blijven. Wie heiden was, moet geen Jood worden’ (1 Kor. 7:17-18). Zij 

moeten dus de mogelijkheid hebben op een Joodse manier te blijven leven. 

Kerken dienen Messiasbelijdende Joden in de Diaspora de ruimte te geven voor een Joodse 

expressie van het geloof, eigen gemeenschapsvorming en gemeentevorming 

(8) Praktische solidariteit 

Het christelijk getuigenis dient gepaard moet gaan met praktische solidariteit met het 

Joodse volk, en met de staat Israël die voor hen zo belangrijk is. Het gaat hier om de 

verplichting uit Romeinen 15:27 die we al noemden: materiële goederen  

(9) Gebed 

Tenslotte, dit alles moet verbonden zijn met een voortdurend gebed voor het Joodse volk. 

In de lijn van Paulus: ‘Broeders, de oprechte wens van mijn hart en mijn gebed tot God voor 

Israël is gericht op hun zaligheid’ (Rom. 10:1).  

 
20 Joseph Shulam, ‘Preaching in the 21st Century…’ 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

14 

Geciteerde literatuur 

Barth, Markus. Ephesians: Translation and Commentary on Chapters 4-6. Doubleday, 

Anchor Bible, 1974. 

Baudin, Frédéric. Juif errant, juif héraut: récit autobiographique de Hillel Pokrzywa, Editions 

L.L.B., Valence 1992. 

Dauerman, Stuart. Converging Destinies: Jews, Christians, and the Mission of God. Eugene, 

Oregon, Wipf & Stock / Cascade, 2017. 

Hahle, Hedwig. Juifs et Chrétiens en dialogue. Vivre d’un héritage commun. Bruxelles, 

Éditions Lumen Vitae, 1997. 

Hornung, Andreas. Messianische Juden zwischen Kirche und Israel: Entwicklung und 

Begründung ihres Selbstverständnisses. Gießen, Basel Brunnen, 1995. 

Juster, Dan. Jewish Roots: Understanding Your Jewish Faith (Revised Edition). 

Shippensburg, PA., Destiny Image Publishers, 2013. 

Ruether, Rosemary. Faith and Fratricide: The Theological Roots of Anti-Semitism (1974), 

Eugene OR,  Wipf and Stock, 1996 (reprint). 

Schoon, Simon. Herkenning na de nacht: een nieuw zicht op de verhouding tussen de kerk en 

het joodse volk, Kampen, Kok, 1984. 

——. Onopgeefbaar verbonden: op weg naar vernieuwing in de verhouding tussen de kerk en 

het volk Israël. Kampen, Kok, 1998. 

Shulam, Joseph, ‘Preaching in the 21st Century as in the First Century,’ Teaching from Zion 

12, juli 1999, p. 17-18. 

Van de Poll, Evert. De messiaanse beweging en haar betekenis voor christenen. Putten, 

Shalombooks, 2005. Hoofdstuk 19, ‘Samen getuigen’. 

——. Door de wereld gaat het woord. Aktuele thema’s in de mondiale zending. Heerenveen, 

Jongbloed, 2013. Hoofdstuk 15, ‘Waarom is dit volk anders dan alle andere?’ 

——. ‘Towards a Recognition of the “Jewish Church”: Messianic Jewish Movement and 

Christian Churches in Dialogue.’ Evangelical Review of Theology (Theological 

Commission, World Evangelical Alliance), Vol. 47/1, February 2023, p. 5-20. 

Verkorte Nederlandse versie: ‘Naar een erkenning van de kerk uit de Joden: Messiaans 

Joodse beweging en christelijke kerken in dialoog.’ Israël en de Kerk (theologisch 

tijdschrift van Christenen voor Israël), Nijkerk, Vol. 21/4, December 2022, p. 45-51. 

Officiële verklaringen 

Willowbank Declaration – The Christian Gospel and the Jewish people. Resultaat van een 

consultatie van evangelische theologen in 1989, gesponsord door de World Evangelical 

Alliance en met de steun van het Lausanne Committee for World Evangelisation, maar 

nooit officieel aangenomen door deze instanties. 

Charta Oecumenica – Guidelines for the Growing Cooperation among the Churches in 

Europe. Signed by the Presidents of the Conference of European Churches and the (RC) 

Council of European Bishops’ Conferences, Strasbourg, 2001. 

The Gifts and the Calling of God are Irrevocable (Rom 11:29) A Reflection on Theological 

Questions Pertaining to Catholic-Jewish Relations on the Occasion of the 50th 

Anniversary of ‘Nostra ætate’. Vatican, Commission for Religious Relations, 10 

December 2015. 



EVDP – Christenen, Joden en het getuigenis van het evangelie 

 

15 

God’s Unfailing Word – Theological and Practical Perspectives on Christian–Jewish 

Relations. Faith and Order Commission of the Church of England. London, Church 

House Publishing, 2019. 

 


	Uitgangspunt, vraagstelling en opzet
	A. Bezwaren en hoe we daarmee omgaan
	(1) Collectieve schuld en het ‘verloren recht van spreken’
	Spijtbetuiging en het recht van spreken
	De opdracht blijft
	(2) Het principe van de twee verbonden – voor de Joden is de Thora de weg
	Jodendom en christendom, twee gelijkwaardige broers
	Zogenaamde Jodenzending theologisch onmogelijk
	(3) Convergerende wegen – voor Joden is voorlopig de Thora de weg
	Dialoog en samenwerking
	Geen institutionele zending, wel persoonlijk getuigenis en evangeliseren
	De fundamentele vraag: Is het evangelie van de universele Verlosser wel of niet waar?
	(4) Het ‘zendingsmandaat’ – alleen een beweging vanuit Israël naar de heidenen
	Twee bewegingen, evangeliserend heen en diaconaal retour
	Deze diaconale terugbeweging sluit het getuigenis van het evangelie niet uit
	(5) ‘Onze’ opdracht is Joden tot jaloersheid verwekken en hen ontferming bewijzen
	Evangelisatie uitgesloten of ingesloten?
	(6) De uitgestelde bekering van ‘geheel Israël’ – zonder tussenkomst van christenen

	B. De verbinding met de ‘Messiaans-Joodse kerk’
	De Kerk van Christus is een twee-eenheid
	Onderscheid tussen verkiezing van Israël als volk en persoonlijke verlossing van Joden

	C. Stellingname
	D. Theologisch en praktisch kader voor ‘samen getuigen zijn’
	(1) Voortbestaan van herkenbaar volksbestaan van het Joodse volk - ‘gij zult overleven’
	(2) Ook voor christenen een theologische noodzaak
	(3) Dankbaarheid – we geven iets ‘terug’
	(4) Fouten van het verleden erkennen en goedmaken
	(5) Onderscheid tussen getuigenis onder Joden en zending onder de volken
	(6) Samen getuigen zijn
	(7) Nadruk op behoud van Joodse identiteit
	(8) Praktische solidariteit
	(9) Gebed

	Geciteerde literatuur
	Officiële verklaringen


